11 (2009-2010) n° 1

Parlement francophone bruxellois
(Assemblée de la Commission communautaire francaise)

23 novembre 2009

SESSION ORDINAIRE 2009-2010

PROPOSITION DE MODIFICATION DU REGLEMENT

visant a interdire le port de signes convictionnels par les membres
qui exercent une fonction de représentation

déposée par Mme Frangoise SCHEPMANS, MM. Michel COLSON, Didier GOSUIN,
Vincent DE WOLF, Mmes Marion LEMESRE et Gisele MANDAILA






-3-

11 (2009-2010) n° 1

DEVELOPPEMENTS

Les problématiques de I’intégration et du choix d’un mo-
dele de société reviennent régulierement dans I’actualite, a
travers différents sujets comme le port du voile a I’école,
les violences dans les quartiers en difficulté ou le statut de
la femme dans certaines communautés.

Ces questions relatives au « vivre ensemble » se po-
sent avec de plus en plus d’insistance et d’acuité. Trop
longtemps, le débat a été encommissioné. Trop souvent
d’aucuns ont vilipendé, au nom du politiqguement correct,
celles et ceux qui doutaient de la pertinence des politi-
ques d’intégration menées jusqu’alors. Nous pensons, au
contraire, que le politique doit poser un choix clair quant
au modéle de société.

Si certains Etats se sont construits autour du principe
«un peuple, une religion, une langue », force est de consta-
ter que ce modele n’est pas celui autour duquel s’est struc-
turé notre sociéte.

Force est également de constater qu’il ne permet plus a
I’heure actuelle de répondre aux défis inhérents a la nou-
velle composition des Etats contemporains. Plus encore
gu’hier, I’accélération des mouvements sociaux et migra-
toires, de méme que I’intégration toujours accrue de nos
sociétés dans un monde globalisé, condamne I’Etat « mo-
noculturel » : s’y substitue un nouveau modéle que cer-
tains qualifient déja de « post moderne », au sein duquel
coexistent plusieurs cultures, plusieurs langues et plusieurs
religions.

Porteuse de richesse, cette diversité peut également en-
trainer un phénomeéne de radicalisation identitaire. Cette ra-
dicalisation est d’autant plus dangereuse qu’elle entraine en
un second temps, un rejet, une stigmatisation de I’autre et,
poussé a son paroxysme, un affrontement des différences.
Si la diversité culturelle constitue avant tout une chance
pour tous, elle se doit d’étre accompagnée par les pouvoirs
publics vers les chemins d’un « vivre ensemble » respec-
tueux de tous et de chacun.

La réalité pluriculturelle de notre société fait émerger
des sensibilités nouvelles et, partant, appelle des réponses
a des questions nouvelles, en lien notamment avec la prise
en compte des différences culturelles, philosophiques et re-
ligieuses dans la sphere publique. Refuser cette réflexion
ne participerait qu’a entretenir les incompréhensions et les
peurs mutuelles. En notre qualité de mandataires politiques,
il nous appartient de poser des choix de société clairs et de
participer concretement a leur mise en ceuvre.

A cet égard, deux modeles de société s’offrent a nous.

Le multiculturalisme, tout d’abord, envisage I’individu
essentiellement comme le membre d’une communauté ca-
ractérisée par une culture, une religion, une origine ethni-
que. Ce courant se fonde généralement sur le relativisme
culturel et les accommodements raisonnables, c’est-a-dire
I’affirmation inconditionnelle de I’équivalence des syste-
mes de pensée et la justification de la différenciation des
droits.

Nous ne souscrivons pas a ce modéle et ce, pour deux
raisons. D’une part, il ne rencontre pas notre projet d’une
société concue comme un ensemble cohérent : on y reven-
dique sa différence avant d’y revendiquer sa participation a
un modéle commun. Il s’ensuit une accentuation des diffé-
rences identitaires menant, in fine, au communautarisme, a
une forme de « babelisation » du vivre ensemble, ainsi qu’a
I’émergence de castes légales. Ce « droit a I’isolement »
génére la méconnaissance mutuelle, la peur de I'autre et
des tensions sociales.

D’autre part, cette parcellisation de la société et le « re-
lativisme culturel » conduisent a des dérives qui sont la
négation méme des principes d’égalité et de libre choix.
Ainsi, I’on ne peut admettre qu’un mari s’oppose aux soins
que requiert I’état de santé de son épouse, au motif que le
médecin est un homme ou que ses croyances lui interdisent
telle pratique médicale. Au nom de I’application différen-
ciée des droits, on ne peut refuser a une personne un droit
fondamental.

A I’opposé de ce modele, I’interculturalisme fait préva-
loir I’individu sur ses attaches culturelles, philosophiques
ou religieuses : les droits et les devoirs du citoyen ne sont
pas fonction de ses affinités ni de ses origines ethniques.
Ce modele postule également qu’une société ne peut se
construire et favoriser au mieux I’intégration de tous que
si les citoyens partagent un patrimoine commun de va-
leurs fondamentales, tels que le droit a la vie, la liberté de
conscience, la démocratie, I’égalité de I’homme et de la
femme ou encore la séparation des Eglises et de I’Etat.

Ces valeurs, qui ont présidé a I’avenement des sociétés
démocratiques, sont universelles : elles ne sont pas I’apa-
nage d’une culture ou d’une époque. Au contraire, elles
s’imposent a tout Etat qui ambitionne I’émancipation de
I’ensemble de ses membres. Ces valeurs sont notamment
scellées dans la Convention européenne de sauvegarde des
droits de I’Homme et des libertés fondamentales et dans
ses Protocoles additionnels. Il revient a I’Etat de s’imposer
comme le premier garant de ces valeurs et de les promou-
voir au titre de patrimoine commun de I’ensemble de ses
membres. Sensible aux évolutions qui traversent la société,
il doit en permanence adapter son action afin de conférer a



11 (2009-2010) n° 1

—4-

ce patrimoine commun de valeurs une effectivité toujours
accrue.

Ce modéle ne postule pas I’indifférence de I’Etat a
I’égard de la diversité des cultures. Au contraire, cette di-
versité sera valorisée par I’Etat pour autant que ces cultures
s’inscrivent dans le respect des valeurs fondamentales.

Nous souscrivons a ce modele.

C’est en raison de ce choix clair pour ce modéle que
les auteurs de la présente proposition préconisent que les
personnes qui représentent le Parlement de la Région de
Bruxelles-Capitale ainsi que I’Assemblée réunie de la
Commission communautaire commune s’abstiennent de
porter des signes qui manifestent leurs convictions cultu-
relles, religieuses, philosophiques ou politiques.

Le président du Parlement francophone bruxellois et un
président de commission sont tenus a un devoir de réserve
et ce, tant a I’égard des membres que dans leurs prises de
position extérieures car ils s’expriment au nom de I’insti-
tution ou de I’ensemble de la commission qu’ils président.
Ce devoir de réserve concerne leurs propos mais aussi leur
comportement. C’est a ce titre qu’ils doivent s’abstenir de
porter ou d’afficher des signes convictionnels.

Il en va de méme pour un parlementaire qui prendrait
part a une délégation officielle du Parlement francophone
bruxellois. Les mandataires qui exercent ces fonctions ne
représentent pas uniquement leur personne mais I’institu-
tion et, a travers elle, I’ensemble des citoyens. Il faut des
lors que ces derniers puissent raisonnablement se sentir
représentés. Ce ne serait pas le cas si un parlementaire ar-
borait un vétement ou un accessoire faisant référence a une
idéologie politique déterminée ou a des conceptions par-
ticulieres. 1l importe que, dans leur comportement et leur
attitude, ces mandataires se conforment effectivement au
patrimoine commun de valeurs qui fondent une démocra-
tie, sans privilégier ni donner I’impression de privilégier
des attaches culturelles, religieuses ou philosophiques.



—-5_

PROPOSITION DE MODIFICATION DU REGLEMENT

Article 1¢

L’intitulé du Titre VII, Chapitre Il est modifié comme
suit :

« De la Représentation de I’Assemblée, de sa police et
des tribunes ».

Article 2

Il est ajouté un article 98bis dans le reglement du Parle-
ment francophone bruxellois, libellé comme suit :

« Art. 98bis.
Représentation

Tout deputé exercant une fonction de représentation
s’abstient du port de signe convictionnel.

Par fonction de représentation, I’on entend notamment
la présidence de I’Assemblée, la présidence d’une commis-
sion et la participation & une délégation de I’Assemblée.

Par signe convictionnel, on entend tout vétement ou ac-
cessoire exprimant une conviction politique, philosophique
ou religieuse. ».

Francoise SCHEPMANS
Michel COLSON
Didier GOSUIN

Vincent DE WOLF
Marion LEMESRE
Giséle MANDAILA

11 (2009-2010) n° 1









1109/5054
I.P.M. COLOR PRINTING
@02/218.68.00



