
Parlement francophone bruxellois
(Assemblée de la Commission communautaire française)

23 novembre 2009
_______________

SESSION ORDINAIRE 2009-2010
_______________

PROPOSITION DE MODIFICATION DU REGLEMENT

visant à interdire le port de signes convictionnels par les membres
qui exercent une fonction de représentation

déposée par Mme Françoise SCHEPMANS, MM. Michel COLSON, Didier GOSUIN,
Vincent DE WOLF, Mmes Marion LEMESRE et Gisèle MANDAILA

11 (2009-2010) n° 1





– 3 – 11 (2009-2010) n° 1

Le multiculturalisme, tout d’abord, envisage l’individu 
essentiellement comme le membre d’une communauté ca-
ractérisée par une culture, une religion, une origine ethni-
que. Ce courant se fonde généralement sur le relativisme 
culturel et les accommodements raisonnables, c’est-à-dire 
l’affi rmation inconditionnelle de l’équivalence des systè-
mes de pensée et la justifi cation de la différenciation des 
droits.

Nous ne souscrivons pas à ce modèle et ce, pour deux 
raisons. D’une part, il ne rencontre pas notre projet d’une 
société conçue comme un ensemble cohérent : on y reven-
dique sa différence avant d’y revendiquer sa participation à 
un modèle commun. Il s’ensuit une accentuation des diffé-
rences identitaires menant, in fi ne, au communautarisme, à 
une forme de « babelisation » du vivre ensemble, ainsi qu’à 
l’émergence de castes légales. Ce « droit à l’isolement » 
génère la méconnaissance mutuelle, la peur de l’autre et 
des tensions sociales.

D’autre part, cette parcellisation de la société et le « re-
lativisme culturel » conduisent à des dérives qui sont la 
négation même des principes d’égalité et de libre choix. 
Ainsi, l’on ne peut admettre qu’un mari s’oppose aux soins 
que requiert l’état de santé de son épouse, au motif que le 
médecin est un homme ou que ses croyances lui interdisent 
telle pratique médicale. Au nom de l’application différen-
ciée des droits, on ne peut refuser à une personne un droit 
fondamental.

A l’opposé de ce modèle, l’interculturalisme fait préva-
loir l’individu sur ses attaches culturelles, philosophiques 
ou religieuses : les droits et les devoirs du citoyen ne sont 
pas fonction de ses affi nités ni de ses origines ethniques. 
Ce modèle postule également qu’une société ne peut se 
construire et favoriser au mieux l’intégration de tous que 
si les citoyens partagent un patrimoine commun de va-
leurs fondamentales, tels que le droit à la vie, la liberté de 
conscience, la démocratie, l’égalité de l’homme et de la 
femme ou encore la séparation des Eglises et de l’Etat.

Ces valeurs, qui ont présidé à l’avènement des sociétés 
démocratiques, sont universelles : elles ne sont pas l’apa-
nage d’une culture ou d’une époque. Au contraire, elles 
s’imposent à tout Etat qui ambitionne l’émancipation de 
l’ensemble de ses membres. Ces valeurs sont notamment 
scellées dans la Convention européenne de sauvegarde des 
droits de l’Homme et des libertés fondamentales et dans 
ses Protocoles additionnels. Il revient à l’Etat de s’imposer 
comme le premier garant de ces valeurs et de les promou-
voir au titre de patrimoine commun de l’ensemble de ses 
membres. Sensible aux évolutions qui traversent la société, 
il doit en permanence adapter son action afi n de conférer à 

DEVELOPPEMENTS

Les problématiques de l’intégration et du choix d’un mo-
dèle de société reviennent régulièrement dans l’actualité, à 
travers différents sujets comme le port du voile à l’école, 
les violences dans les quartiers en diffi culté ou le statut de 
la femme dans certaines communautés.

Ces questions relatives au « vivre ensemble » se po-
sent avec de plus en plus d’insistance et d’acuité. Trop 
longtemps, le débat a été encommissioné. Trop souvent 
d’aucuns ont vilipendé, au nom du politiquement correct, 
celles et ceux qui doutaient de la pertinence des politi-
ques d’intégration menées jusqu’alors. Nous pensons, au 
contraire, que le politique doit poser un choix clair quant 
au modèle de société. 

Si certains Etats se sont construits autour du principe 
« un peuple, une religion, une langue », force est de consta-
ter que ce modèle n’est pas celui autour duquel s’est struc-
turé notre société.

Force est également de constater qu’il ne permet plus à 
l’heure actuelle de répondre aux défi s inhérents à la nou-
velle composition des Etats contemporains. Plus encore 
qu’hier, l’accélération des mouvements sociaux et migra-
toires, de même que l’intégration toujours accrue de nos 
sociétés dans un monde globalisé, condamne l’Etat « mo-
noculturel » : s’y substitue un nouveau modèle que cer-
tains qualifi ent déjà de « post moderne », au sein duquel 
coexistent plusieurs cultures, plusieurs langues et plusieurs 
religions.

Porteuse de richesse, cette diversité peut également en-
traîner un phénomène de radicalisation identitaire. Cette ra-
dicalisation est d’autant plus dangereuse qu’elle entraîne en 
un second temps, un rejet, une stigmatisation de l’autre et, 
poussé à son paroxysme, un affrontement des différences. 
Si la diversité culturelle constitue avant tout une chance 
pour tous, elle se doit d’être accompagnée par les pouvoirs 
publics vers les chemins d’un « vivre ensemble » respec-
tueux de tous et de chacun.

La réalité pluriculturelle de notre société fait émerger 
des sensibilités nouvelles et, partant, appelle des réponses 
à des questions nouvelles, en lien notamment avec la prise 
en compte des différences culturelles, philosophiques et re-
ligieuses dans la sphère publique. Refuser cette réfl exion 
ne participerait qu’à entretenir les incompréhensions et les 
peurs mutuelles. En notre qualité de mandataires politiques, 
il nous appartient de poser des choix de société clairs et de 
participer concrètement à leur mise en œuvre.

A cet égard, deux modèles de société s’offrent à nous.



– 4 –11 (2009-2010) n° 1

ce patrimoine commun de valeurs une effectivité toujours 
accrue.

Ce modèle ne postule pas l’indifférence de l’Etat à 
l’égard de la diversité des cultures. Au contraire, cette di-
versité sera valorisée par l’Etat pour autant que ces cultures 
s’inscrivent dans le respect des valeurs fondamentales.

Nous souscrivons à ce modèle.

C’est en raison de ce choix clair pour ce modèle que 
les auteurs de la présente proposition préconisent que les 
personnes qui représentent le Parlement de la Région de 
Bruxelles-Capitale ainsi que l’Assemblée réunie de la 
Commission communautaire commune s’abstiennent de 
porter des signes qui manifestent leurs convictions cultu-
relles, religieuses, philosophiques ou politiques.

Le président du Parlement francophone bruxellois et un 
président de commission sont tenus à un devoir de réserve 
et ce, tant à l’égard des membres que dans leurs prises de 
position extérieures car ils s’expriment au nom de l’insti-
tution ou de l’ensemble de la commission qu’ils président. 
Ce devoir de réserve concerne leurs propos mais aussi leur 
comportement. C’est à ce titre qu’ils doivent s’abstenir de 
porter ou d’affi cher des signes convictionnels.

Il en va de même pour un parlementaire qui prendrait 
part à une délégation offi cielle du Parlement francophone 
bruxellois. Les mandataires qui exercent ces fonctions ne 
représentent pas uniquement leur personne mais l’institu-
tion et, à travers elle, l’ensemble des citoyens. Il faut dès 
lors que ces derniers puissent raisonnablement se sentir 
représentés. Ce ne serait pas le cas si un parlementaire ar-
borait un vêtement ou un accessoire faisant référence à une 
idéologie politique déterminée ou à des conceptions par-
ticulières. Il importe que, dans leur comportement et leur 
attitude, ces mandataires se conforment effectivement au 
patrimoine commun de valeurs qui fondent une démocra-
tie, sans privilégier ni donner l’impression de privilégier 
des attaches culturelles, religieuses ou philosophiques.



– 5 – 11 (2009-2010) n° 1

PROPOSITION DE MODIFICATION DU RÈGLEMENT

Article 1er

L’intitulé du Titre VII, Chapitre III est modifi é comme 
suit :

« De la Représentation de l’Assemblée, de sa police et 
des tribunes ».

Article 2

Il est ajouté un article 98bis dans le règlement du Parle-
ment francophone bruxellois, libellé comme suit :

« Art. 98bis.

Représentation

Tout député exerçant une fonction de représentation 
s’abstient du port de signe convictionnel.

Par fonction de représentation, l’on entend notamment 
la présidence de l’Assemblée, la présidence d’une commis-
sion et la participation à une délégation de l’Assemblée.

Par signe convictionnel, on entend tout vêtement ou ac-
cessoire exprimant une conviction politique, philosophique 
ou religieuse. ».

Françoise SCHEPMANS
Michel COLSON
Didier GOSUIN

Vincent DE WOLF
Marion LEMESRE
Gisèle MANDAILA







1109/5054
I.P.M. COLOR PRINTING

02/218.68.00


